
Sterben und Tod 

 

(171) Die Gewissheit des eigenen Todes nicht zu verdrängen, sondern sie sich immer wieder 
bewusst ins Gedächtnis zu rufen, um sich mit seiner Lebensführung um so ernsthafter auf die 
unausweichliche Begegnung mit dem göttlichen Richter am Jüngsten Tag einstellen zu 
können, ist ein fester Bestandteil guter muslimischer Glaubenshaltung. Nach traditioneller 
islamischer Sitte kauft man sich auf der Pilgerfahrt in Mekka vielfach vorausschauend das 
eigene Leichentuch und bringt auch lieben Angehörigen oder Freunden, die selbst nicht nach 
Mekka pilgern können, von dort eines mit. In früheren Zeiten pflegte man auf jeder längeren 
Reise das eigene Leichentuch mit sich zu führen. Einem Armen das Leichentuch zu stiften, ist 
eine hochgeschätzte Form der Wohltätigkeit. 
 
(172) Das Haus eines Sterbenden wird nicht gemieden. Sich bewusst von ihm zu 
verabschieden, gilt als verdienstvoll und wird von den Angehörigen durch Benachrichtigung 
ermöglicht. Sterbenden spricht man zum Trost besonders gern das Koranwort „Wir gehören 
Gott, und zu ihm kehren wir zurück.“ (Sure 2, 156) oder die Formel „Du gehst voraus, und 
wir kommen nach.“ zu. Ein gläubiger Muslim, der im Sterben liegt, soll sich mit dem Gesicht 
in Richtung Mekka legen oder nötigenfalls von den Anwesenden so drehen lassen. Er und 
diejenigen, die an seinem Sterbebett stehen, sollen das Glaubensbekenntnis, die schahāda, 
sprechen; wer mit dieser auf dem Lippen stirbt, kommt einem Hadith zufolge ins Paradies. Im 
Augenblick des Todes werden Formeln wie „Es gibt keine Macht und keine Kraft außer bei 
Gott.“ und „Gott erbarme sich seiner (ihrer)!“ ausgerufen.  
 
(173) Im Tode trennt sich nach muslimischer Vorstellung der Lebensgeist des Menschen 
(rūch im Deutschen oft ungenau mit „Seele“ übersetzt) vom Leib des Menschen und wird sich 
erst am Jüngsten Tag bei der allgemeinen Auferstehung der Toten wieder mit ihm vereinen. 
 
(174) Unmittelbar nach dem Tod ist ein Verstorbener, sollte er noch nicht so liegen, mit dem 
Gesicht nach Mekka zu drehen. Nach Möglichkeit wird an seinem Bett so lange eine 
Koranrezitation gehalten, bis er aus dem Hause getragen wird. Extensive Trauerbekundungen 
wie z. B. lautes Schreien und Klagen, Sich-an-den-Kopf-Schlagen oder Zerkratzen des 
eigenen Gesichts gelten als unfromm. Dennoch waren sie bei Frauen traditionell üblich und 
kommen bei diesen auch heute noch besonders auf dem Lande und in der städtischen 
Unterschicht oft vor. Männern lässt man sie nicht durchgehen. 
 
(175) Nach dem Tod muss der oder die Verstorbene möglichst schnell gewaschen werden. 
Das besorgen Angehörige, die die Regeln dafür beherrschen, oder auch professionelle 
Totenwäscher oder -wäscherinnen, und zwar jeweils Personen vom selben Geschlecht wie der 
oder die Tote. Steht keine Person zur Verfügung, die sich den korrekten Vollzug der 
Waschung zutraut, dann fällt diese Aufgabe dem Imam zu. Durchgeführt wird zunächst eine 
rituelle Waschung, bei der allerdings Mund und Nase ausgespart werden, und danach eine 
normale Reinigung des ganzen Körpers. Der Leichnam wird in ein Leichentuch gewickelt, 
das in der Regel aus einem weißen, saumlosen Stück Leinen besteht. 
 
(176) Das Begräbnis soll nach herkömmlichen islamischen Vorstellungen so schnell wie 
möglich stattfinden, möglichst noch am Todestag selbst. Für das Totengebet wird der 
Leichnam zu einer Moschee getragen oder gefahren. Traditionell wurden dafür Männer nur 
auf eine Bahre gelegt und mit einem Tuch bedeckt, lediglich bei Frauen wurde ein Sarg 
benutzt. Inzwischen hat sich aber für den Transport auch bei Männern vielerorts die 
Benutzung eines Sarges durchgesetzt. Das Totengebet findet üblicherweise in oder an einer 
Moschee statt, und zwar unter Leitung des Imams. In der Türkei ist es üblich, dafür den Sarg 



auf einer tischähnlichen steinernen Platte aufzustellen, die vor der Moschee auf zwei Stützen 
steht. Nach dem Totengebet wird der oder die Verstorbene in einem Trauerzug zu Grabe 
getragen, und zwar mit dem Kopfende voraus. Verwandte und Freunde wechseln sich beim 
Tragen der Bahre oder des Sarges ab. Letzteres gilt als verdienstlich. Deshalb erbieten sich 
nicht selten auch männliche Passanten, die dem Trauerzug zufällig begegnen, den Leichnam 
ein Stück weit mit zu tragen. Frauen bleiben vielfach nach dem Totengebet bei der Moschee 
zurück oder kehren spätestens am Tor des Friedhofs um. Die guten muslimischen Sitten 
gebieten es im übrigen, beim Vorüberkommen eines Trauerzugs nach dem Vorbild des 
Propheten respektvoll am Straßenrand stehenzubleiben und ein Gebet zu sprechen – 
wohlbemerkt auch, wenn man weiß, dass der oder die Verstorbene nicht der islamischen 
Religion angehört. 
 
(177) Der Leichnam wird nach herkömmlichen islamischen Regeln grundsätzlich ohne Sarg, 
nur im Leichentuch bestattet, also auf dem Friedhof gegebenenfalls aus dem Sarg gehoben; 
die Bestattung im Sarg ist nach Auffassung der großen Mehrheit der älteren Autoritäten des 
islamischen Rechts nur in Ausnahmefällen, so z. B. bei besonders problematischer 
Bodenbeschaffenheit, zulässig. Im Grab wird der oder die Verstorbene mit dem Blick in 
Richtung Mekka auf die rechte Seite gebettet, am Kopfende wird das Leichentuch 
zurückgeschlagen, und zwar so, dass das linke Ohr frei bleibt, damit er oder sie am Jüngsten 
Tag den Auferweckungsruf ungehindert hören kann. 
 
(178) Nach volkstümlicher islamischer Vorstellung, die nicht im Koran begründet, jedoch aus 
der Tradition auch in die Lehre der Theologen eingegangen ist, erwartet den Verstorbenen 
schon bald nach dem Begräbnis eine Art individueller Vorwegnahme des Jüngsten Gerichts: 
Er wird von zwei furchterregenden Grabesengeln besucht, für die sich weithin die Namen 
Nakir und Munkar eingebürgert haben. Diese befehlen ihm, sich aufzusetzen, und unterziehen 
ihn einem hochnotpeinlichen Verhör bezüglich seines Glaubens und seiner Taten während 
seiner Erdentage. Geht dieses Verhör zu seinen Ungunsten aus, dann peinigen sie ihn durch 
drastische Züchtigungsmaßnahmen wie z. B. das Verprügeln mit eisernen Stangen; verläuft es 
günstig für ihn, dann eröffnen sie ihm einen kurzen Vorausblick ins Paradies, damit er dem 
Jüngsten Tag beruhigt und frohgemut entgegensehen kann, und verschaffen ihm für seine 
weitere Ruhe im Grab bis zum Jüngsten Gericht Erleichterungen, indem sie beispielsweise 
das Gewicht der auf ihm lastenden Grabeserde vermindern oder um ihn herum freien Platz 
schaffen. All diese Erwartungen beruhen auf der Voraussetzung, dass der Verstorbene 
ungeachtet seines mit dem Tode entwichenen Lebensgeistes im Grab doch noch in gewisser 
Weise wahrnehmungs-, artikulations- und bewegungsfähig ist. 
 
(179) Der Vorbereitung auf das Verhör durch die beiden Grabesengel dient der letzte Teil 
islamischer Begräbnisse, die sogenannte „Instruktion“: Ein Religionsgelehrter, in der Türkei 
üblicherweise der Imam, bleibt zum Schluss allein am Grab zurück und spricht dem Toten zur 
Erinnerung ein ausführlich formuliertes Bekenntnis seines Glaubens vor, das er den Engeln 
als erstes sagen soll, wenn sie ihn aufwecken: „Gott allein ist mein Herr, Muhammad ist mein 
Prophet, der Islam ist meine Religion, der Koran ist mein Buch der  Rechtleitung, und die 
Muslime sind meine Brüder, die Ka’ba ist meine Gebetsrichtung, und ich habe gelebt und bin 
gestorben in der Überzeugung, dass es keinen Gott außer Gott gibt und Muhammad sein 
Prophet ist.“ Dass man Kindern nach islamischer Sitte sofort nach der Geburt laut das 
islamische Glaubensbekenntnis ins Ohr spricht, hat seinen Hintergrund ebenfalls nicht zuletzt 
in der Vorstellung, sie für den Fall eines wenig später eintretenden Todes vorsorglich gleich 
mit der richtigen Antwort auf die Fragen der Grabesengel ausstatten zu müssen. 
 
 



 
 
Entnommen: Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz (Hrsg.), Christen und Muslime in 
Deutschland, Arbeitshilfen 172, Bonn 2003, S. 94 - 98. 
 


